
 



MIROIRS NO. 3 
Um filme de Christian Petzold  
 
2025 | Alemanha | 1H25 | Drama | M/12  
Estreia: 1 de Janeiro de 2026 
 
Festival de Cannes 2025 – Quinzena dos Cineastas 
LEFFEST – Lisboa Film Festival 2025 – Grande Prémio do Júri João Bénard da 
Costa  
 

Cahiers du Cinéma ★★★★ Libération ★★★★ Positif ★★★★ Le Monde ★★★★ 

Les Inrockuptibles ★★★★ Ouest France ★★★★ Slant Magazine ★★★★ 

Indiewire ★★★★ Télérama ★★★★ 

 
 
Numa viagem de fim de semana ao campo, Laura sobrevive miraculosamente a um 
acidente de carro. Fisicamente ilesa, mas profundamente abalada, é acolhida por 
uma mulher local que testemunhou o sinistro e agora se ocupa dela com uma 
devoção maternal. Quando o marido e o filho adulto também deixam de parte a 
resistência inicial à sua presença, os quatro começam, aos poucos, a criar uma rotina 
que se assemelha à de uma família. Não muito tempo depois, porém, já não 
conseguem mais ignorar o passado... 
 
 
Elenco: Paula Beer, Barbara Auer, Matthias Brandt, Enno Trebs, Philip Froissant 
Argumento: Christian Petzold 
Direcção de Fotografia: Hans Fromm 
Montagem: Bettina Böhler 
Produção: Anton Kaiser, Florian Koerner von Gustorf, Julius Windhorst, Michael 
Weber 
Trailer: https://vimeo.com/1146570067  
Distribuição: Leopardo Filmes 

 

 
 



Crítica Internacional 
 

«A montagem, de notável precisão, alterna entre retratos familiares verosímeis mas 
artificiais – nunca plenamente harmoniosos, com detalhes desalinhados, silêncios 
embaraçosos e instantes fugazes de graça – e a perspectiva hipnótica daqueles que 
parecem esforçar-se, desesperada e imaginativamente, por aperfeiçoá-los.» 

Cahiers du Cinéma (Élodie Tamayo) ★★★★ 
 
«Um conto cheio de mistério, à espera na porta da realidade. Uma estranha suspensão 
do tempo inundada de sol. Mesmo na sua simplicidade enganadora, que oculta 
tesouros de subtileza, profundidade e delicadeza.» 

Le Monde (Jacques Mandelbaum) ★★★★ 
 
«Miroirs No.3 destaca-se pela sua simplicidade, pelo seu classicismo elegante até.» 

Les Inrockuptibles (Bruno Deruisseau) ★★★★ 
 
«Christian Petzold oferece uma viagem cativante entre o realismo e o sobrenatural.» 

Ouest France (Thierry Chèze) ★★★★ 
 
«Petzold concebe mais um olhar subtilmente incisivo sobre como vivemos hoje.» 

Slant Magazine (Brad Hanford) ★★★★ 
 
«A escala menor de Christian Petzold é uma escala maior para a sua protagonista 
belamente atordoada, interpretada por Paula Beer.» 

Indiewire (Ryan Lattanzio)★★★★ 
 
«Emoções subtis, riso louco: uma história de cura, algures entre um enigma e um 
poema.» 

Télérama (Jacques Morice) ★★★★ 
 
 
 
 
 
 



Entrevista com Christian Petzold 
 
 
Como se desenvolveu a ideia deste filme? 
 
A ideia nasceu durante a rodagem de Céu em Chamas (2022), no momento em que 
filmámos a cena no exterior em torno da mesa, com o poema de Heinrich Heine. Havia 
uma espécie de leveza nesse dia, mas também uma pressão, pois acontecem muitas 
coisas enquanto Paula recita o poema. Para descontrair um pouco os actores, contei 
algo sobre Heine e Heinrich von Kleist, que são mencionados no diálogo. Falei da carta 
de Kleist na qual ele descreve a noite que passou em Würzburg sem conseguir dormir. 
Está calor, o seu corpo está a ferver, ele corre pelas ruas e quer sair da cidade por uma 
das suas portas. Uma vez debaixo dessa porta, levanta os olhos e vê que aquilo que 
sustém esse grande pórtico é, na verdade, um amontoado de pedras que poderiam 
cair e que se sustentam mutuamente nessa queda. E que é, portanto, precisamente no 
momento da queda, do desmoronamento, que se criam as abóbadas sob as quais nós, 
seres humanos, podemos viver. E Kleist diz que, nesse instante, sentiu uma imensa 
consolação. Contei esta história aos actores, e dissemos entre nós que era uma bela 
metáfora do cinema. Que o cinema, ou a ficção em geral, fala disso: algo está prestes 
a desmoronar-se e, nesse desmoronamento, criam-se abóbadas, estruturas, grupos. E 
foi daí que surgiu a ideia, em torno dessa mesa: uma jovem mulher encontra uma 
família destruída que se vai reconstruir através dela. Essa foi a primeira metáfora. 
 
 
No início do seu filme vemos Paula Beer (que interpreta Laura) apoiada na 
balaustrada de uma ponte, a olhar para baixo. Não é dada nenhuma explicação 
para esta cena.  
 
No início, não sabemos absolutamente nada. Temos sinais e tentamos decifrá-los. 
Ouvimos uma cidade muito ruidosa, os carros passam a grande velocidade ao lado de 
Laura, deixando escapar rajadas de música. Vemos uma jovem mulher sobre esta 
ponte muito feia junto à auto-estrada. É quase uma imagem romântica, quando se 
está ali e se olha para a água; isso fez Paula recordar Undine (2020). E a jovem mulher 
em questão não fala, não tem um ritmo particular, está simplesmente presente. Gosto 
quando os filmes, no início, existem antes de mais para si próprios e não precisam de 



nós enquanto espectadores. Somos nós que temos de nos aproximar da cena, 
começar a vê-la e a compreendê-la, a decifrá-la, a senti-la. Depois, a jovem mulher 
desce até à beira da água e, pela primeira vez, percebe sons: a folhagem das árvores 
ao vento, o chapinhar de um remo na água. Levanta os olhos e vê um tipo numa 
prancha, uma imagem que recorda o quadro de Böcklin, A Ilha dos Mortos, onde vemos 
esse barqueiro que conduz os mortos até à ilha. É a primeira coisa que ela percebe: a 
morte. 
 

 
 
Esse sentimento de que Laura está separada do mundo persiste durante todo o 
início, no seu apartamento, no carro, no porto. 
 
Laura não está verdadeiramente presente neste mundo. Está sentada num carro, os 
outros ouvem música, têm conversas e projectos, mas ela não consegue participar 
nessas conversas. Depois passam diante de uma casa e o olhar de uma perfeita 
desconhecida, uma mulher vestida de preto que pinta uma vedação, fixa-a. Ela não 
fixa os outros, fixa apenas Laura. Estabelece-se um contacto. Ela é, de certa forma, 
escolhida, como nos contos. Esta mulher, com o pincel na mão, ganha uma princesa 
para a sua casa de bruxa. 
 
 
 
 



Elas cruzam-se uma segunda vez antes do acidente de Laura.  
 
O fim-de-semana destes jovens poderia ser muito agradável. Mas Laura já não 
consegue interagir com este mundo. No momento exacto em que o produtor diz ao 
namorado de Laura: “Leva-a até à estação, e depois volta para aqui”, ela deixa, de 
facto, de existir. Era importante para mim que se percebesse o quão rapidamente 
alguém pode ser considerado “apagado do mapa”. E quando voltam a passar diante 
dessa casa, temos a sensação de que, desta vez, Betty pára realmente o carro. Da 
primeira vez, limitaram-se a passar; agora é um confronto. Elas olham-se. E, nesse 
instante, é como se fosse celebrado um contrato entre elas. 
 

 
 
Não vemos o acidente que vai reunir Laura e Betty. 
 
Apenas o ouvimos. A estrada está deserta, ouvem-se os pássaros, a natureza assusta-
se. E depois o descapotável vermelho fica ali imobilizado. É também como um sinal 
emprestado dos contos, este descapotável vermelho que atravessou a história do 
cinema, tal como o sapato perdido de Laura após o acidente. O descapotável vermelho 
vem também do universo dos contos. Mas aqui o príncipe é diferente: está morto. 
 
 
 
 



Aquilo que o acidente provoca em Laura é evocado apenas de forma alusiva. 
 
A certa altura ela diz: “Eu devia estar triste, mas não estou”. Eis um tema que regressa 
sempre nos meus filmes, a dissociação. Sim, ela só consegue sobreviver dissociando-
se totalmente. Isso torna-a muito fria em relação ao seu passado. Neste filme, no 
fundo, ela renasce após o acidente. É levada para casa por Betty, que a deita na cama, 
que lhe conta uma história, que lhe mostra como se pinta uma vedação, que lhe 
explica as plantas e desperta os seus sentidos, que lhe dá a sua primeira bicicleta… 
Coisas absolutamente elementares. Na verdade, em poucos dias, ela refaz todo um 
percurso biográfico, mas que nada tem a ver com a sua vida anterior. Como se fosse 
um novo começo absoluto. 
 
 
O pai e o filho aparecem relativamente tarde no filme. Primeiro Betty fala deles, 
depois vemo-los na garagem, e depois aceitam o convite para jantar sem saberem 
o que os espera. 
 
Os dois homens comem uma sopa sérvia de feijão em frente à garagem e bebem a sua 
cerveja. Depois chegam clientes, passam-se ali coisas que, visivelmente, não são 
totalmente legais. Em segundo plano, vemos alguns vestígios da RDA, um velho 
tractor, e com todas aquelas carcaças de automóveis há também algo um pouco 
americano. É visível que já não têm reparações suficientes para fazer, talvez porque já 
ninguém precise delas, pois no capitalismo deita-se fora aquilo que está avariado. 
Estes dois conseguem reparar qualquer coisa. E reparar significa compreender um 
objecto, ver o que nele está partido. Eles também querem compreender o que está 
partido nesta família. Mas não conseguem. Não conseguem reparar aquilo que 
aconteceu aqui. E vivem num estado provisório, como num parque de campismo, dois 
quartos ao lado da garagem. Vemo-lo quando regressam depois do jantar: o filho vai 
para o seu cubículo, ainda há um estendal de roupa à frente, e o pai fuma um cigarro 
na luz do entardecer. Para mostrar esse carácter provisório, basta uma cortina e um 
estendal de roupa. Aquilo que não vemos é o que faz o cinema, aquilo que 
representamos, a imaginação. Do mesmo modo, nunca vemos o quarto da filha 
falecida. Mas supomos, pressentimos, e isso é muito mais rico. 
 
 



É do ponto de vista de Laura que vemos a chegada dos dois homens em frente à 
casa da família. 
 
É sempre assim neste filme: vemos as pessoas de um ponto de vista objectivo, por 
exemplo o pai e o filho diante da garagem, e depois voltamos a vê-las através do olhar 
de outra pessoa. Agora observamo-los a partir do ponto de vista de Laura: a forma 
como saem do carro, como inspeccionam a vedação repintada. E isso basta para fazer 
deles personagens diferentes. Estabeleci isso como princípio de base com o Hans 
Fromm, o director de fotografia. Há sempre um olhar objectivo e um olhar subjectivo, 
porque uma família é feita de verdades objectivas e de vivências subjectivas. E isso 
tem de se traduzir num ritmo. Agora, quando as quatro personagens se reúnem pela 
primeira vez, começamos com o olhar de Laura. Mas depois não a vemos a cozinhar, 
nem há um plano da cozinha sobre a família que espera. Porque aquilo que se joga ali, 
a espera, o lugar a mais na mesa, o filho que ergue esse prato, a refeição, os olhares, 
tudo isso acontece apenas no seio do triângulo dessa família, nunca a partir da 
perspectiva de Laura. Aqui, Laura é o objecto da família. 
 
 
A estrada entre a garagem e a casa, com as suas duas faixas separadas por um 
separador central relvado, marca ao mesmo tempo a distância e a relação entre 
os dois universos. 
 
Quando descobrimos a casa com esta estrada à frente, isso entusiasmou-me logo. Esta 
estrada tem apenas duas faixas asfaltadas e essas duas linhas de fuga permitem obter 
uma profundidade muito bonita na imagem. Mais tarde, esta estrada foi também 
importante para as cenas de bicicleta, porque cada um circula na sua própria faixa, e 
foi igualmente importante para o início, quando os jovens saem da cidade e chegam a 
algo que é pouco mais do que um caminho vicinal. Desde logo, isso significa que se 
chega a territórios onde o sistema de navegação provavelmente deixará de funcionar, 
onde os contos se tornam possíveis. Desvia-se do caminho. E quando se desvia do 
caminho, a história começa. Os nossos locais de rodagem eram realmente próximos 
uns dos outros, encontrámos tudo ali. Acho importante não nos contentarmos em 
associar artificialmente lugares díspares. Temos de colocar em imagem o mundo tal 
como ele é naquele lugar e encontrar a sua magia, em vez de encantar o mundo a partir 
do exterior com dinheiro. Como os locais de rodagem eram tão próximos uns dos 



outros e como filmámos por ordem cronológica, pudemos utilizar tudo o que ali estava 
e pudemos também utilizar todos os acontecimentos naturais: o Verão, o vento, a 
mudança de tempo com a chegada do Outono, ou ainda esse céu esplêndido antes da 
chuva e da trovoada. 
 

 
 
É sobretudo Max, o filho, que tem dificuldade em aceitar a presença de Laura. 
 
Há esta cena em que Max vem a casa e vemos que ele quer saber o que se passa na 
realidade. Quem é esta jovem mulher? Ela trabalha na horta, propõe-lhe café, como se 
aquele universo já lhe pertencesse. Isso enfurece-o. Em segundo plano, afina-se o 
piano, e ficamos a saber que ela, afinal, estuda piano. E ela diz também: “Acho que os 
teus pais querem estar um pouco sozinhos, pela primeira vez…”. Nesse instante, 
sentimos que Laura se instalou nesta vida falsa. Max também o sente e defende-se 
disso. Mas, ao mesmo tempo, apercebe-se de que, apesar de tudo, gosta de Laura. Isso 
é também algo que gosto no cinema. O filho apercebe-se da mentira, sabe que essa 
mentira vai conduzir à catástrofe. Mas não a consegue destruir, porque não quer 
destruir esses poucos dias de felicidade que os seus pais vivem. 
 
 
 
 



Uma das cenas mais belas do filme é quando Max e Laura começam a rir ao mesmo 
tempo. 
 
Estão sentados no exterior, à mesa em frente à garagem, e escutam a canção de 
Frankie Valli… É um momento em que os actores, eles próprios, já não sabem o que 
fazer. Estão na situação das suas personagens, sabem o que está a acontecer, mas as 
suas personagns não são suficientes para que possam ser filmados durante cinco 
minutos nesta situação em que ouvem música juntos. Na verdade, não se consegue 
representar isto. E ambos se apercebem disso ao mesmo tempo, olham um para o 
outro e começam a rir. Nesse momento, já não são Laura e Max, são Paula e Enno. E 
esse riso é exactamente aquele de que a cena precisa, porque, nesse instante, eles são 
simplesmente eles próprios. Ele já não é o filho que falha a sua vida, e ela já não é a 
filha-substituta. Este momento era importante para mim, quis filmá-los até que 
começassem a rir espontaneamente. 
 
 
A perda de um filho é um tema que já aparece nos seus filmes Wolfsburg (2003) e 
Fantasmas (2005). 
 
Podem contar-se histórias sobre crianças desaparecidas ou sobre pais que perderam 
um filho. São esses os dois tipos de histórias, como Hänsel e Gretel ou A Mortalha do 
Menino dos irmãos Grimm. Estes dois aspectos sempre me interessaram. Quando 
ainda se é criança, o maior medo é perder-se. E depois, quando se tem filhos, é o medo 
de os perder. Há coisas terríveis que nos acontecem, mas que também nos podem unir. 
Mas a perda de um filho é algo de que os pais quase nunca conseguem recuperar. Quer 
a criança tenha sido raptada ou tenha sofrido um acidente, é preciso encontrar uma 
narrativa de culpa para restabelecer uma forma de ordem neste mundo da perda, e 
essa narrativa, com o tempo, acaba quase sempre por se tornar uma acusação do 
outro, ou de si próprio. E isso faz explodir os casais. Mas no nosso filme não se conta 
absolutamente nada sobre Yelena, a criança desaparecida. Também não se coloca 
nenhuma questão a seu respeito. Há apenas sinais. 
 
 
 



Para nós, as coisas ficam claras a partir do momento em que Betty, por engano, 
chama Laura de “Yelena”. 
 
Laura sabe que há algo de anormal nesta casa. Sabe que alguém deve ter habitado 
este quarto, deve ter tocado neste piano, deve ter andado nesta bicicleta. Mas agora 
tudo isso é para ela. Os sapatos são do seu tamanho, a camisola agrada-lhe, e até o 
facto de Betty a tratar como uma mãe lhe agrada. Isso faz-lhe bem, mesmo que tudo 
seja falso. Mas no filme não se trata de descobrir um qualquer segredo por detrás da 
intriga. O filme interessa-se pela forma como estas pessoas lidam com os seus 
traumas, com as suas perdas, e com aquilo que esperam da vida. No fundo, há um 
acordo tácito quando Laura vai à janela, à noite, e vê Betty em baixo, na estrada em 
frente à casa. Ela está sempre naquele lugar diante da casa. Foi ali que pintou a 
vedação, é ali que vem à noite quando não consegue dormir, sempre no mesmo sítio 
onde espera o regresso da filha. É como num filme de terror. E Laura vê isso de cima, 
depois Betty vira-se e levanta os olhos para ela. Nesse momento, passa-se qualquer 
coisa, uma espécie de acordo: “Sei que aqui estou a representar para ti, estou a fingir 
ser a tua filha. Não falemos disso, aproveitemos este tempo, cada segundo”. E nesse 
instante, Betty já não olha para a filha morta, mas para a princesa. Momentos e olhares 
como estes regressam frequentemente ao longo do filme. 
 

 
 



Quando Laura toca para a família a peça de Chopin, é como se se abrisse uma porta 
para Yelena, como se, por um momento, o verdadeiro se impusesse ao falso. É 
mesmo Laura que toca, pela primeira vez em muito tempo. 
 
Era importante a forma como Paula interpretou esta cena. Quando Betty diz: “Podes 
tocar para mim?”, é bastante horrível, causa-nos arrepios. E Paula, ou seja, Laura, 
concede-se alguns segundos, depois levanta-se e diz simplesmente: “Sim”. Ela não 
cede a esse pedido intrusivo, ultrapassa-o. “Agora, eu toco. Não o faço por afeição a ti. 
Faço-o por mim”. E, nesse instante, ela conseguiu algo. De certa maneira, isso 
corresponde à cena do final. Agora, estou aqui, estou salva. E ali, os pais e o irmão 
vêem apenas as suas costas enquanto ela toca, e talvez vejam tocar alguém diferente, 
a filha ou a irmã desaparecida. Durante a rodagem, deixámos a cena prolongar-se, com 
a emoção da família, as lágrimas. Mas, na montagem, decidimos cortar muito mais 
cedo. Isso foi importante para dar à cena a possibilidade de ter espécies de réplicas 
sísmicas. 
 
 
Parece quase um adeus a Yelena. 
 
Aconteceu alguma coisa nesse momento. Mas ninguém consegue ainda dizer o que é. 
Os pais descem juntos até ao rio para apanhar ameixas, e o filho foge o mais depressa 
que consegue. Acabaram de ver a filha ou a irmã morta. Creio que se deu ali uma 
separação, sem que Laura o saiba. Laura vai buscar um café, senta-se na esplanada e 
está bem-disposta. Sente-se realmente bem, foi capaz de tocar de novo, isso é também 
uma libertação. E então a máquina de lavar loiça explode. 
 
 
Mesmo que isso não seja mostrado no filme, sentimos ainda assim até que ponto 
esta família, estas três pessoas, lutaram e continuam a lutar para tentar manter-
se juntas de uma forma ou outra após a catástrofe. 
 
Quando escrevo, tento sempre imaginar que o filme é o sonho de uma das 
personagens. Em Phoenix (2014), imaginei que, em Auschwitz, Nelly sonha uma vida 
em que a ferida aberta para sempre pela Shoah não existiria, sonha recuperar o tempo 
perdido. E aqui imaginei que uma jovem estudante de piano toca uma peça de Ravel, 



Miroirs n.º 3, e parte, enquanto toca, para uma viagem imaginária em direcção a uma 
família na qual poderia ser feliz. O subtítulo da peça é “Um barco no oceano”. Ao ouvir 
esta música, compreendemos que há tempestades e que o barco se pode afundar. E 
esta família, aqui, afundou-se com a morte da filha. Agora, destroços do naufrágio 
derivam no oceano e estes três sobreviventes tentam construir, com esses detritos, 
uma jangada de salvação. Eis a história do filme. Os três náufragos nadam uns em 
direcção aos outros e tentam juntar os pedaços para fazer uma jangada e alcançar 
algures terra firme. Essa é a metáfora. 
 
 
E uma quarta náufraga, vinda de outro lugar e empurrada até ali pelas ondas, 
participa também na construção dessa jangada. 
 
Sim, é preciso todos os pedaços para construir essa jangada com a qual eles 
sobrevivem, com a qual um dia chegarão a terra. Talvez, no fundo, todos os filmes 
contem como as pessoas tentam construir uma tábua de salvação a partir de 
escombros. É isso que o cinema conta, na verdade: como é que se pode sobreviver. 
Não como se vive, mas como se sobrevive. 
 
 
Já trabalhou várias vezes com todos os seus principais intérpretes. Que 
importância tem essa continuidade para si? 
 
Gosto disso, do facto de ter conjuntos e de filmar com eles já a pensar no projecto 
seguinte. Quando falámos de Miroirs No. 3 durante a rodagem de Céu em Chamas, eu 
não teria podido contar esta história se não tivéssemos construído algo a partir de uma 
relação de trabalho e de confiança. Penso, por exemplo, que Richard, interpretado por 
Matthias Brandt neste novo filme, tem algo a ver com o Helmut que ele interpreta em 
Céu em Chamas, tal como Laura e Nadia, ou as personagens de Enno Trebs nos dois 
últimos filmes, mantêm relações entre si. Os actores não interpretam tudo o que se 
pode ver neste mundo, interpretam algo que é também elaborado a partir da 
personagem anterior. Em Die innere Sicherheit (2000), Barbara Auer interpreta uma 
mãe que teve de ser muito rigorosa para organizar a sua vida na clandestinidade. E 
teve de substituir, para a filha, a vida, o mundo, a escola, o que acaba por conduzir à 
catástrofe. Barbara trouxe algo dessa personagem para o nosso novo filme. Se gosto 



de trabalhar frequentemente com os mesmos actores, não é apenas porque são todos 
formidáveis, é também pela riqueza que adquiriram nos filmes anteriores e que 
podem utilizar nos novos filmes. 
 
 
Eles podem então separar-se. 
 
Na sala de concertos, Betty, Richard e Max viram que aquela que protegiam se 
desenrasca sem eles. É talvez doloroso, mas é também o objectivo de tudo isto. Podem 
voltar a sentar-se os três naquela esplanada e estar juntos. É por isso que acho que o 
final do filme é muito consolador: quando vejo Laura no seu apartamento, a forma 
como ela olha, esse olhar não é para nós, é para si própria, e depois um sorriso muito 
leve desliza pelo seu rosto… Paula Beer interpreta isso de forma magnífica. Laura sabe 
que todo este tempo que acabou de passar a salvou. É por isso que é belo. Mesmo que 
tudo isso não tenha sido senão mentira. É belo. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



Biografia do realizador 
 

Christian Petzold é um dos realizadores alemães mais proeminentes da chamada 
Escola de Berlim. Nasceu em Hilden, em 1960, e, após ter estudado alemão e teatro na 
Universidade Livre de Berlim, matriculou-se na Academia de Cinema de Berlim (DFFB), 
onde se formou em realização, ao mesmo tempo que trabalhava como assistente do 
realizador Harun Farocki e do produtor Hartmut Bitomsky. 
 
Depois de concluir os estudos, Petzold realizou vários filmes para a televisão, como 
Pilotinnen (1995) ou Cuba Libre (1996), e em 2000, assinou a sua primeira longa-
metragem, Die innere Sicherheit (The State I am In), um filme sobre um casal de 
terroristas alemães de esquerda, co-escrito com o mestre Harun Farocki. Os seus três 
filmes seguintes estrearam-se no Festival de Berlim: Wolfsburg (2003), na secção 
Panorama, onde venceu o Prémio FIPRESCI, Fantasmas (2005) e Yella (2007) na 
competição oficial. Este último valeu a Nina Hoss, colaboradora habitual do realizador, 
o Urso de Prata para Melhor Actriz. Nos anos seguintes realizou Jerichow (2008), 
Bárbara (2012) e Phoenix (2014), sendo Bárbara também protagonizado por Nina Hoss 
– no Festival de Berlim foi premiado Melhor Realizador.  
 
Nas obras de Petzold são recorrentes personagens que escondem verdades 
fundamentais sobre si mesmas, e encontram o seu “eu” dividido. Paranóicos e 
ansiosos, os seus filmes abordam formas transitórias de produtividade e 
individualidade que se observam no modelo económico neoliberal, questionando o 
mundo laboral da “flexibilidade”. O cineasta alemão foi convidado do LEFFEST em 
2014, onde apresentou Phoenix, que arrecadou o Prémio Especial do Júri João Bénard 
da Costa, e em 2019 o festival homenageou-o, organizando uma retrospectiva da sua 
obra. Céu em Chamas (2022) venceu o Grande Prémio do Júri no Festival de Berlim, e 
o seu filme mais recente, Miroirs No. 3 (2025), estreado na Quinzena dos Cineastas, foi 
exibido na Competição Oficial da 19ª edição do LEFFEST, onde venceu o Grande 
Prémio do Júri João Bénard da Costa. 

 
 
 
 

 



CONTACTOS 
 

Distribuição Leopardo Filmes 
Manuela Mina 

manuelam@leopardofilmes.com  
+ 351 213 255 822 

 
Imprensa Leopardo Filmes 

Flávio Gonçalves 
Nuno Gaio Silva 

press@leopardofilmes.com  
+ 351 213 255 810 

 
www.leopardofilmes.com 

Leopardo Filmes 
Travessa das Pedras Negras, 1 – 5º andar 

1100-404 Lisboa Portugal 


